
 
 

 
 
 

shariatallah.org 

 لماذا — الثمر وأوائل العشور هـ:8 الملحق
 اليوم حفظها يستحيل

 أورشليم. في قائمًا الهيكل كان عندما إلا طاعتها يمكن يكن لم التي الله شرائع تشرح سلسلة من جزء الصفحة هذه

 الهيكل وجود تتطلّب التي الله شرائع أ:8 الملحق​●
 اليوم حفظها يستحيل لماذا — الذبائح ب:8 الملحق​●
 اليوم منها أيٍّ حفظ يمكن لا لماذا — الكتابية الأعياد ج:8 الملحق​●
 الهيكل بدون حفظها يمكن لا لماذا — التطهير شرائع د:8 الملحق​●
 الصفحة(. )هذه اليوم حفظها يستحيل لماذا — الثمر وأوائل العشور هـ:8 الملحق​●
 فصحًا كان ليسوع الأخير العشاء — الشركة خدمة و:8 الملحق​●
 اليوم حفظها يستحيل لماذا — والنذور النذير شرائع ز:8 الملحق​●
 بالهيكل المرتبطة والرمزية الجزئية الطاعة ح:8 الملحق​●
 والهيكل الصليب ط:8 الملحق​●

 

يادة من مقدسة أجزاء كانت الثمر وأوائل العشور  )اللاويين القطيع ومن (١٤:٢٢ )تثنية الأرض من — إسرائيل ز
م أن الله أمر — (٢٧:٣٢  لم يسوع قط. تُلغَ لم الوصايا هذه اللاويين. كهنته أيدي وفي مذبحه، أمام مقدسه، في تُقدَّ
 الشرائع كل مع الحال هو وكما اليوم. مستحيلة الطاعة فجعل والكهنوت، والمذبح الهيكل أزال الله لكن يُبطِلها.

 بشرية. اختراعات بل طاعة، تُعتبَر لا الرمزية البدائل فإن بالهيكل، المرتبطة

يعة؟ به أمرت الذي ما  الشر
1 I 4 

https://shariatallah.org
https://shariatallah.org/mulhaq-8a-sharae-allah-allati-tatatallab-wujud-al-haykal/
https://shariatallah.org/mulhaq-8b-al-dhabaeh-limadha-yastahilu-hifzaha-al-yawm/
https://shariatallah.org/mulhaq-8c-al-aeayad-al-kitabiya-limadha-la-yumkin-hifz-ayya-minha-al-yawm/
https://shariatallah.org/mulhaq-8d-sharae-al-tathir-limadha-la-yumkin-hifzaha-bidon-al-haykal/
https://shariatallah.org/mulhaq-8e-al-ashur-wa-awail-al-thamar-limadha-yastahilu-hifzaha-al-yawm/
https://shariatallah.org/mulhaq-8f-khidmat-al-sharika-al-eshaa-al-akhir-layasue-kan-fishan/
https://shariatallah.org/mulhaq-8g-sharae-al-nadhir-wa-al-nudhur-limadha-yastahilu-hifzaha-al-yawm/
https://shariatallah.org/mulhaq-8h-al-taa-a-al-juzeyya-wa-al-ramziya-al-murtabita-bialhaykal/
https://shariatallah.org/mulhaq-8i-al-salib-wa-al-haykal/


يادة كل عشر يفرز أن إسرائيل على كان مطلقة. بدقة العشور الشريعة عرَّفت  ومن والزيت والخمر الحنطة من — ز
 تُعطى تكن ولم محليًا، تُوزَّع العشور تكن لم (.٢٣-١٤:٢٢ )تثنية الله يختاره الذي المكان إلى يحضره وأن — البهائم

 في وحتى بعيدة، المسافة تكون حين ضيقة حالة في إلا نقدي تبرع إلى تتحوّل تكن ولم الإنسان، يختارهم لمعلّمين
 (.٢٦-١٤:٢٤ )تثنية الرب أمام المقدس داخل المال إنفاق يجب كان الحالة تلك

 أنفسهم اللاويين حتى لكن (.١٨:٢١ )العدد الأرض من ميراث لهم يكن لم لأنهم اللاويين نصيب من العشور كانت
 هيكل على يعتمد كلّه النظام كان (.٢٨-١٨:٢٦ )العدد المذبح عند الكهنة إلى العشر بعُشر يأتوا أن ملزَمين كانوا

 عامل.

مة فكانت الثمر أوائل أما كثر. منظَّ  المذبح، أمام ويضعها الكاهن، إلى مباشرة الحصاد أوائل يحمل المتعبِّد كان أ
 والمذبح. والكهنوت المقدس وجود يتطلّب العمل هذا كان (.١٠-٢٦:١ )تثنية به الله أمر شفهي بإقرار وينطق

 إسرائيل؟ أطاع كيف
 جسديًا الثمر وأوائل العشور يحضروا بأن حقيقية: الطاعة تجعل التي الوحيدة بالطريقة الشرائع هذه إسرائيل أطاع

 قادة إلى نسبة أي توجيه يُعاد ولم »روحية«. أو رمزية نسخة إسرائيلي أي يخترع لم (.٣:١٠ )ملاخي الهيكل إلى
 الله. أمر كما بالضبط كانت والطاعة الطاعة، هي العبادة كانت جديدة. تفسيرات أي تُضَف ولم محليين. دينيين

 أمام المسؤولون هم — خاص بشكل الأفراد لا — لأنهم باللاويين، مرتبطة أيضًا هي كانت الثالثة السنة وعشور
 الذي النظام من جزءًا الثمر وأوائل العشور كانت خطوة، كل في (.٢٩-١٤:٢٧ )تثنية وتوزيعها استلامها عن الله

 طقسية. وطهارة كهنة، لاويون، مذبح، هيكل، الله: أسّسه

 اليوم؟ مستحيلة الطاعة لماذا
 بدون يعمل أن يمكن لا الطهارة ونظام يخدم. لا اللاوي والكهنوت موجود. غير والمذبح مهدوم. الهيكل اليوم

 الثمر. أوائل أو العشور شرائع يحفظ أن يستطيع أحد لا الله، أعطاها التي البُنى هذه وبدون المقدس.

 وعندما (.٣:٤ )هوشع وترافيم« أفود وبلا نصب، ولا ذبيحة بلا كثيرة »أيامًا سيبقى إسرائيل أن وأخبر الله سبق وقد
 عليه. تعتمد شريعة كل طاعة على القدرة معه أزال الهيكل، أزال

 لذلك:

2 I 4 



 »عشورًا يتلقّى أن آخر خدمة عامل أي أو »مسياني« حاخام أو مبشّر أو مسيحي قِس أي يستطيع لا​●
 كتابية«.

 الثمر«. »أوائل تجمع أن جماعة أي تستطيع ولا​●
 الشرائع. بهذه رمزي عطاء أي يفي ولا​●

 طاعة. ليس ذلك عدا وما الطاعة، تُعرِّف التي هي الشريعة

ع السخاء  عشورًا ليس لكنه — مُشجَّ
ل لم الهيكل إزالة إن

ِ
 الفقير تجاه وبخاصة السخاء، على يشجّعان كلاهما ويسوع فالآب الرحمة. إلى الله دعوة تُز

 خدمة أي أو كنيسة ومساعدة صالح، الحر فالعطاء (.١٢:٣٣ لوقا ؛٤-٦:١ متى ؛١١-١٥:٧ )تثنية والمحتاج والمظلوم
 محمود. أمر البار العمل ودعم محرمّة، ليست ماليًا

 العشور. هو ليس السخاء لكن

 تتطلّب: كانت فالعشور

 ثابتة محدّدة نسبة​●
دة أصنافًا​● يادة محدَّ ( زراعية )ز

ٍ
 ومواش

دًا مكانًا​●  الهيكل( أو )المقدس محدَّ
دًا مستلمًا​●  والكهنة( )اللاويين محدَّ
 الطقسية الطهارة من حالة​●

 اليوم. موجود هذا من شيء ولا

 بأنه: فيتميّز أخرى جهة من السخاء أما

دة نسبة له توجد لا​●  الله بها يأمر محدَّ
 الهيكل بشرائع له ارتباط لا​●
 شرعي بنصّ مفروض لا طوعي،​●
 الثمر أوائل أو العشور عن بديلًا لا الرحمة، عن تعبير​●

3 I 4 



 — قائد لأي تُجيز لا الله فشريعة الكتاب. إلى إضافة هو بالمئة« عشرة يعطي أن »يجب أنه اليوم المؤمن تعليم إن
 يعلّموه. لم والأنبياء هذا. يعلّم لم يسوع العشور. بدل الإلزامي للإعطاء جديدًا نظامًا يخترع أن — حديثًا أو قديمًا

 يعلّموه. لم والرسل

َعة العشور  طاعة لا عصيان، المُختَر
 لو حتى نفسه يبقى الهدف أن زاعمين عصرية«، »عشور إلى المالي العطاء يحوّلوا أن اليوم الناس بعض يحاول
 تفسير بإعادة تسمح لا فالشريعة الله. يرفضها التي الرمزية الطاعة نوع هو بالضبط هذا لكن الهيكل. نظام اختفى
 الهيكل، هي ليست »المسيانية« الجماعة أو والكنيسة لاويًا، ليس فالقِس تعيينها. إعادة أو نقلها أو العشور
 طاعة. إلى يتحوّل لا التبرعات جمع طبق أو صندوق في الموضوع والمال الثمر، أوائل ليس والتبرع

 استبداله نرفض بأن الشريعة به أمرت ما نكرمّ فإننا التطهير، وطقوس الأعياد وتقدمات الذبائح في الحال هو وكما
 بشرية. باختراعات

 يمكن لا ما ونكرمّ طاعته، يمكن ما نطيع
 والمذبح الهيكل إقامة نفسه الله يعيد أن إلى مستحيلة طاعتها لكن أبدية، وصايا الثمر وأوائل العشور شرائع تبقى

 ولا كعشور، لا — نستطيع حين السخي بالعطاء الرب مخافة في نسلك اليوم ذلك وإلى الطهارة. ونظام والكهنوت
 والبر. الرحمة عن كتعبير بل مئوية، نسبة لأي كطاعة ولا ثمر، كأوائل

 بها. نطق الذي للإله تكريم فهو البدائل اختراع رفض أما للشريعة. كتابة إعادة هو بديل اختراع إن

 
 

 

4 I 4 


	 
	 
	shariatallah.org 
	الملحق 8هـ: العشور وأوائل الثمر — لماذا يستحيل حفظها اليوم 
	هذه الصفحة جزء من سلسلة تشرح شرائع الله التي لم يكن يمكن طاعتها إلا عندما كان الهيكل قائمًا في أورشليم. 
	●​الملحق 8أ: شرائع الله التي تتطلّب وجود الهيكل 
	●​الملحق 8ب: الذبائح — لماذا يستحيل حفظها اليوم 
	●​الملحق 8ج: الأعياد الكتابية — لماذا لا يمكن حفظ أيٍّ منها اليوم 
	●​الملحق 8د: شرائع التطهير — لماذا لا يمكن حفظها بدون الهيكل 
	●​الملحق 8هـ: العشور وأوائل الثمر — لماذا يستحيل حفظها اليوم (هذه الصفحة). 
	●​الملحق 8و: خدمة الشركة — العشاء الأخير ليسوع كان فصحًا 
	●​الملحق 8ز: شرائع النذير والنذور — لماذا يستحيل حفظها اليوم 
	●​الملحق 8ح: الطاعة الجزئية والرمزية المرتبطة بالهيكل 
	●​الملحق 8ط: الصليب والهيكل 
	 
	العشور وأوائل الثمر كانت أجزاء مقدسة من زيادة إسرائيل — من الأرض (تثنية ١٤:٢٢) ومن القطيع (اللاويين ٢٧:٣٢) — أمر الله أن تُقدَّم في مقدسه، أمام مذبحه، وفي أيدي كهنته اللاويين. هذه الوصايا لم تُلغَ قط. يسوع لم يُبطِلها. لكن الله أزال الهيكل والمذبح والكهنوت، فجعل الطاعة مستحيلة اليوم. وكما هو الحال مع كل الشرائع المرتبطة بالهيكل، فإن البدائل الرمزية لا تُعتبَر طاعة، بل اختراعات بشرية. 
	ما الذي أمرت به الشريعة؟ 

	عرَّفت الشريعة العشور بدقة مطلقة. كان على إسرائيل أن يفرز عشر كل زيادة — من الحنطة والخمر والزيت ومن البهائم — وأن يحضره إلى المكان الذي يختاره الله (تثنية ١٤:٢٢-٢٣). لم تكن العشور تُوزَّع محليًا، ولم تكن تُعطى لمعلّمين يختارهم الإنسان، ولم تكن تتحوّل إلى تبرع نقدي إلا في حالة ضيقة حين تكون المسافة بعيدة، وحتى في تلك الحالة كان يجب إنفاق المال داخل المقدس أمام الرب (تثنية ١٤:٢٤-٢٦). 
	كانت العشور من نصيب اللاويين لأنهم لم يكن لهم ميراث من الأرض (العدد ١٨:٢١). لكن حتى اللاويين أنفسهم كانوا ملزَمين أن يأتوا بعُشر العشر إلى الكهنة عند المذبح (العدد ١٨:٢٦-٢٨). كان النظام كلّه يعتمد على هيكل عامل. 
	أما أوائل الثمر فكانت منظَّمة أكثر. كان المتعبِّد يحمل أوائل الحصاد مباشرة إلى الكاهن، ويضعها أمام المذبح، وينطق بإقرار شفهي أمر الله به (تثنية ٢٦:١-١٠). كان هذا العمل يتطلّب وجود المقدس والكهنوت والمذبح. 
	كيف أطاع إسرائيل؟ 

	أطاع إسرائيل هذه الشرائع بالطريقة الوحيدة التي تجعل الطاعة حقيقية: بأن يحضروا العشور وأوائل الثمر جسديًا إلى الهيكل (ملاخي ٣:١٠). لم يخترع أي إسرائيلي نسخة رمزية أو «روحية». ولم يُعاد توجيه أي نسبة إلى قادة دينيين محليين. ولم تُضَف أي تفسيرات جديدة. كانت العبادة هي الطاعة، والطاعة كانت بالضبط كما أمر الله. 
	وعشور السنة الثالثة كانت هي أيضًا مرتبطة باللاويين، لأنهم — لا الأفراد بشكل خاص — هم المسؤولون أمام الله عن استلامها وتوزيعها (تثنية ١٤:٢٧-٢٩). في كل خطوة، كانت العشور وأوائل الثمر جزءًا من النظام الذي أسّسه الله: هيكل، مذبح، لاويون، كهنة، وطهارة طقسية. 
	لماذا الطاعة مستحيلة اليوم؟ 

	اليوم الهيكل مهدوم. والمذبح غير موجود. والكهنوت اللاوي لا يخدم. ونظام الطهارة لا يمكن أن يعمل بدون المقدس. وبدون هذه البُنى التي أعطاها الله، لا أحد يستطيع أن يحفظ شرائع العشور أو أوائل الثمر. 
	وقد سبق الله وأخبر أن إسرائيل سيبقى «أيامًا كثيرة بلا ذبيحة ولا نصب، وبلا أفود وترافيم» (هوشع ٣:٤). وعندما أزال الهيكل، أزال معه القدرة على طاعة كل شريعة تعتمد عليه. 
	لذلك: 
	●​لا يستطيع أي قِس مسيحي أو مبشّر أو حاخام «مسياني» أو أي عامل خدمة آخر أن يتلقّى «عشورًا كتابية». 
	●​ولا تستطيع أي جماعة أن تجمع «أوائل الثمر». 
	●​ولا يفي أي عطاء رمزي بهذه الشرائع. 
	الشريعة هي التي تُعرِّف الطاعة، وما عدا ذلك ليس طاعة. 
	السخاء مُشجَّع — لكنه ليس عشورًا 

	إن إزالة الهيكل لم تُزِل دعوة الله إلى الرحمة. فالآب ويسوع كلاهما يشجّعان على السخاء، وبخاصة تجاه الفقير والمظلوم والمحتاج (تثنية ١٥:٧-١١؛ متى ٦:١-٤؛ لوقا ١٢:٣٣). فالعطاء الحر صالح، ومساعدة كنيسة أو أي خدمة ماليًا ليست محرّمة، ودعم العمل البار أمر محمود. 
	لكن السخاء ليس هو العشور. 
	فالعشور كانت تتطلّب: 
	●​نسبة محدّدة ثابتة 
	●​أصنافًا محدَّدة (زيادة زراعية ومواشٍ) 
	●​مكانًا محدَّدًا (المقدس أو الهيكل) 
	●​مستلمًا محدَّدًا (اللاويين والكهنة) 
	●​حالة من الطهارة الطقسية 
	ولا شيء من هذا موجود اليوم. 
	أما السخاء من جهة أخرى فيتميّز بأنه: 
	●​لا توجد له نسبة محدَّدة يأمر بها الله 
	●​لا ارتباط له بشرائع الهيكل 
	●​طوعي، لا مفروض بنصّ شرعي 
	●​تعبير عن الرحمة، لا بديلًا عن العشور أو أوائل الثمر 
	إن تعليم المؤمن اليوم أنه «يجب أن يعطي عشرة بالمئة» هو إضافة إلى الكتاب. فشريعة الله لا تُجيز لأي قائد — قديمًا أو حديثًا — أن يخترع نظامًا جديدًا للإعطاء الإلزامي بدل العشور. يسوع لم يعلّم هذا. والأنبياء لم يعلّموه. والرسل لم يعلّموه. 
	العشور المُختَرَعة عصيان، لا طاعة 

	يحاول بعض الناس اليوم أن يحوّلوا العطاء المالي إلى «عشور عصرية»، زاعمين أن الهدف يبقى نفسه حتى لو اختفى نظام الهيكل. لكن هذا بالضبط هو نوع الطاعة الرمزية التي يرفضها الله. فالشريعة لا تسمح بإعادة تفسير العشور أو نقلها أو إعادة تعيينها. فالقِس ليس لاويًا، والكنيسة أو الجماعة «المسيانية» ليست هي الهيكل، والتبرع ليس أوائل الثمر، والمال الموضوع في صندوق أو طبق جمع التبرعات لا يتحوّل إلى طاعة. 
	وكما هو الحال في الذبائح وتقدمات الأعياد وطقوس التطهير، فإننا نكرّم ما أمرت به الشريعة بأن نرفض استبداله باختراعات بشرية. 
	نطيع ما يمكن طاعته، ونكرّم ما لا يمكن 

	تبقى شرائع العشور وأوائل الثمر وصايا أبدية، لكن طاعتها مستحيلة إلى أن يعيد الله نفسه إقامة الهيكل والمذبح والكهنوت ونظام الطهارة. وإلى ذلك اليوم نسلك في مخافة الرب بالعطاء السخي حين نستطيع — لا كعشور، ولا كأوائل ثمر، ولا كطاعة لأي نسبة مئوية، بل كتعبير عن الرحمة والبر. 
	إن اختراع بديل هو إعادة كتابة للشريعة. أما رفض اختراع البدائل فهو تكريم للإله الذي نطق بها. 
	 
	 

